EDU-26

“Manos y voces creadoras de identidad”: miradas etnograficas
hacia la documentacion audiovisual de la riqueza cultural indigena
de Hueyapan, Pue.

Ernesto Constantino Marin-Alarcén
Universidad La Salle Puebla, Doctorado en Educacion. Puebla, México.

marin.ernesto@gmail.com

Resumen. México estd profundamente marcado por la diversidad cultural de sus pueblos ori-
ginarios, cuyas formas de vida, simbolismos y saberes ancestrales han dado sustento a la iden-
tidad nacional. Estos pueblos no solo resguardan conocimientos milenarios, sino que los re-
crean y resignifican en su cotidianidad, constituyéndose como agentes activos en la construc-
cion cultural del pais. Sin embargo, surgen cuestionamientos sobre el grado en que dicha ri-
queza ha sido preservada y documentada para fortalecer la identidad indigena y transmitirla
a las nuevas generaciones. Actualmente ¢Se conocen, practican y valoran los significados cul-
turales heredados? ;Se ha sistematizado suficientemente toda informacion para garantizar su
continuidad y transito generacional? Esta investigacion parte del reconocimiento de que cada
comunidad manifiesta su cultura de manera singular, configurando su identidad a partir de
practicas diferenciadas pero también compartidas. Bajo un enfoque etnografico, se propone
un trabajo de campo en Hueyapan, Puebla, con el propésito de identificar practicas culturales
especificas que representan su riqueza cultural y enmarcan su identidad indigena para analizar
el potencial de la produccién de videodocumentales como propuesta y estrategia de comuni-
cacion educativa intercultural que registre, preserve, divulga y difunda su esencia ancestral,
contribuyendo al fortalecimiento identitario que parece debilitarse ante la modernidad. Do-
cumentar la cultura no es solo archivar, sino visibilizar la voz de los pueblos y afirmar su dere-
cho a existir desde su propia cosmovision.

Palabras clave: Palabras Clave: Identidad indigena, Comunicacién educativa intercultural, vi-
deodocumentacion.

1 Descripcion de la problematica prioritaria abordada

Cada comunidad indigena posee identidad propia; las diversas identidades configuran la ri-
queza cultural e identidad nacional: un entramado de expresiones simbolicas, histéricas y comu-
nitarias que sustentan la construccién de una sociedad plural y justa. Las identidades manifesta-
das en danzas, lenguas, rituales, conocimientos ancestrales y formas de organizacién, han sido
transmitidas y resignificadas de generacién en generacién, dando continuidad y sentido a la iden-
tidad de los pueblos originarios. Esta riqueza cultural, memoria e identidad viva, no son simples
version de uno mismo o un “fendémeno cultural”, reflejan la pluralidad de pensamientos, ser y
hacer. Cada comunidad ha construido histéricamente su identidad con elementos propios y aje-
nos, producto de influencias, intercambios o “préstamos culturales”.

Geertz (1973) afirma que la cultura opera como un sistema de significados que dan estructura
a la experiencia humana; Hall (1996) sostiene que la identidad se produce en el juego entre me-
moria colectiva y transformacion histérica. Asi, la cultura no debe reducirse a simple acumulacién
de costumbres, sino entenderse como proceso relacional que estructura los sentidos de perte-
nencia. Sen (2006) y Garcia Canclini (1995) sefalan que la diversidad cultural amplia las capaci-
dadesy libertades de los pueblos siendo clave para su desarrollo. Lamentablemente dicha riqueza
enfrenta amenazadas como la homogeneizacion cultural, el desplazamiento lingiiistico, la tecnifi-
cacion del conocimiento y el debilitamiento de la transmisién oral, provocando erosién identita-
ria, invisibilizacion y fragmentacion generacional.

Memorias del Concurso Lasallista de Investigacién, Desarrollo e innovacion

Vol.12, Nam. 2, pp. EDU 26-29, 2025, DOI: 10.26457/mclidi.v12i2.4636 Universidad La Salle México

ERNESTO CONSTANTINO MARIN-ALARCON, del DOCTORADO EN EDUCACION, de la UNIVERSIDAD LA SALLE PUEBLA.
MARICELA SANCHEZ ESPINOZA fue la asesora de este trabajo.



MARIN-ALARCON: “Manos y voces creadoras de identidad” EDU-27

Aunque existen esfuerzos institucionales para preservar la diversidad y riqueza cultural en Mé-
xico, muchos registros agrupan amplias regiones bajo categorias genéricas, diluyendo la especifi-
cidad de las expresiones locales. Esta lbgica clasificatoria, (til administrativamente, limita el com-
prender la complejidad simbélica de cada comunidad. Cuando no se documentan correctamente
las expresiones locales se arriesga su desaparicion, logrando homogenizacién. Miguel Le6n-Porti-
[la (2004) advirtié que “cuando muere una lengua, muere una forma de ver el mundo”. Paralela-
mente cuando se extingue una practica cultural no registrada, se pierde una parte insustituible de
laidentidad de un pueblo.

En este escenario, los medios de comunicacién adquieren una funcién estratégica. La UNESCO
(1984) propuso reorientar su uso hacia fines educativos y culturales, promoviendo el dialogo y la
apropiacion identitaria. Estos, desde la comunicacion educativa intercultural, pueden resignifi-
carse como herramientas para fortalecer la identidad mediante contenidos audiovisuales que do-
cumenten y difundan los saberes culturales desde la voz de sus guardianes. El Informe MacBride
(UNESCO, 1980) plante6 un modelo de comunicacién participativa y situada, donde la videodocu-
mentacion surge como alternativa metodologica para recuperar voces, visibilizar practicas y for-
talecer la identidad indigena.

Quirés (2019) destaca que documentar las tradiciones culturales garantiza su continuidad,
mientras que Haboud (2019) subraya la importancia de la participacién activa de los propios su-
jetos culturales. Ramirez (2007) recuerda que la oralidad sigue siendo el canal principal de trans-
mision en muchas comunidades indigenas.

Hueyapan, Puebla, comunidad indigena de la Sierra Nororiental, reconocida como “Joya de la
Sierra y cuna del chal bordado”, conserva bordados, rituales, narrativas y oficios que reflejan su
cosmovision e identidad nahua. Sin embargo, sus miembros expresan preocupacion por la desva-
lorizacion del saber ancestral, falta de registro formal y debilitamiento de su lengua e identidad.

Esto plantea la necesidad de desarrollar procesos de documentacién cultural participativa, que
resguarden el conocimiento ancestral desde la mirada comunitaria. La video documentacién, al
conjugar imagen, sonido, oralidad y participacion de los sujetos en la construccion de su memoria,
resulta pertinente y se alinea con la meta 11.4 de los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ONU,
2015), que promueve la proteccion del patrimonio cultural, y con los principios de la Nueva Es-
cuela Mexicana (SEP, 2022), que fomentan el reconocimiento de saberes comunitarios, el dialogo
intercultural y una educacion situada.

En consecuencia, se plantea que: La falta de documentacién sistematica de las practicas cultu-
rales identitarias de Hueyapan, Puebla, debilita la memoria colectiva, reduciendo el sentido de
pertenencia en las nuevas generaciones, arriesgando el conocimiento ancestral. Desde un enfoque
etnografico, con base en la comunicacién educativa intercultural, la produccién de videodocu-
mentales se propone como estrategia para identificar, registrar, preservar y difundir estos saberes,
contribuyendo en su transmisién generacional y al fortalecimiento de la identidad indigena.

2 Propuesta tedrico-metodologica

Surge la pregunta... ¢qué practicas, conocimientos y saberes requieren ser identificados y video
documentados con riesgo de desaparicion? La investigacion se fundamenta en una propuesta ted-
rico-metodolégica coherente con la naturaleza del fendmeno estudiado. Desde un enfoque cuali-
tativo e interpretativo, se privilegia la comprension profunda de los significados culturales en su
contexto, valorando la perspectiva de los propios actores. Taylor y Bogdan (1984) lo definen como
un enfoque descriptivo y holistico, enfatizando la inmersién del investigador mediante métodos
como la observacién participante, entrevistas en profundidad y analisis narrativo. El paradigma
interpretativo concibe el conocimiento como construccién intersubjetiva, donde los significados
emergen de la interaccion simbolica. Geertz (1973) sostiene que comprender una cultura implica
interpretar los sentidos que sus miembros atribuyen a sus practicas: vision complementada con
una postura ética inspirada en Lévinas (2000), al plantear que toda relacion con el otro debe
sostenerse en el respeto y la corresponsabilidad.

Desde esta base epistemolégica, filoséfica y ética, se estructura un disefio etnografico con di-
mensiones educativa, narrativa y comunicativa, concebido no solo como técnica de observacion,
sino como via reflexiva para dialogar e interpretar mundos culturales. Atkinson (1994) la entiende
como una practica integral que articula observacién, participacion, narrativa y reflexion critica.



EDU-28 Memorias del Concurso Lasallista de Investigacion, Desarrollo e innovacién
CLIDi 2025

Se reconoce la tradicién oral como via legitima de transmision y produccién de conocimiento,
proponiendo el uso de entrevistas semiestructuradas a profundidad, organizadas en cuatro cate-
gorias: documentacién digital de saberes indigenas, tradicion oral indigena, comunicacién educa-
tiva intercultural e identidad indigena, desglosadas en dimensiones e indicadores para generar
instrumentos adaptados a perfiles de cuatro informantes clave: autoridad municipal, cronista ofi-
cial, docente de educacién indigena y guardian del conocimiento, sujetos con reconocimiento so-
cial. Desde su voz en este dialogo intercultural, se identificaran los saberes, practicas y conoci-
mientos considerados en riesgo, que seran objeto de videodocumentacioén.

Esta definicion comunitaria permitira planear el proceso desde lo profundo de la comunidad,
donde la narrativa de los actores sea el canal para compartir y preservar sus conocimientos, asu-
miendo una postura ética de respeto captando fielmente los significados que los actores asignan,
evitando alterar, omitir o modificar los contenidos. Se propone que los materiales elaborados se
entreguen a la comunidad junto con un plan de uso, de modo que puedan valorar su pertinencia
y utilidad.

El analisis se centra en el potencial de la videodocumentacion como herramienta pedagogica,
comunicativa y cultural, capaz de representar de forma visual, narrativa y situada los saberes y
practicas identitarias en riesgo, favoreciendo su transmision generacional y el fortalecimiento de
la riqueza cultural e identidad indigena de la comunidad, sirviendo como recurso educativo y pe-
dagdgico en espacios comunitarios e interculturales.

3 Discusion de resultados

Aunque la investigacion estd en proceso (fase de entrevistas), los dialogos preliminares revelan
preocupacion por la pérdida de saberes y practicas ancestrales con el debilitamiento creciente
del sentido de pertenencia. Se confirma que la oralidad sigue siendo el principal canal de trans-
mision cultural percibiéndose fragil ante la pérdida del interés por su uso. Los testimonios desta-
can la riqueza cultural viva (bordados, rituales, narraciones) que permiten valorar el potencial del
video documental como herramienta educativa y cultural validando la premisa de que éstos, cons-
truidos desde la comunicaciéon educativa intercultural, pueden fortalecer los procesos de resigni-
ficacion identitaria.

A nivel teérico - contextual, los hallazgos coinciden con los postulados de la Nueva Escuela
Mexicana (NEM) y se alinean con la meta 11.4 de los ODS, al promover el resguardo y proyeccion
del patrimonio cultural desde una légica comunitaria.

4  Conclusiones y perspectivas futuras

La falta de mecanismos formales de documentacién contribuye al debilitamiento de la identi-
dad indigena en Hueyapan, impactando en las generaciones actuales. El desconocimiento, la frag-
mentacion oral y el escaso reconocimiento institucional, han afectado la continuidad de los sabe-
res. La videodocumentacién, articulada desde la comunicacién educativa intercultural, constituye
una herramienta educativa, de registro, de revitalizacién cultural y lingiiistica. Su potencial radica
en recuperar la voz de los portadores promoviendo su apropiacién comunitaria fortaleciendo su
riqueza cultural e identidad indigena. Este proceso debe adaptarse a esas voces, rescatando la
esencia y atendiendo las caracteristicas de las practicas, saberes y conocimientos a documentar
previendo generar ciertas acciones futuras fortaleciendo su finalidad.

« Ampliar universo de informantes: jovenes, nifias y niflos para explorar procesos actuales de
resignificacion identitaria.

« Elaborar guias pedagogicas para docentes indigenas que usen los videodocumentales como
recurso didactico.

« Promover procesos de formacién audiovisual en la comunidad, favoreciendo la apropiacion
tecnoldgica.

« Crear espacios digitales comunitarios que resguarden los contenidos de forma ética.

« Socializar resultados con la comunidad activando procesos de reflexion, dialogo y formacioén
educativa.



MARIN-ALARCON: “Manos y voces creadoras de identidad” EDU-29

+ Replicar el modelo en otras comunidades generando referentes comparativos.
« Vincular los productos con politicas piblicas en educacién intercultural.

La video documentacién, cuando se produce con base en principios éticos, participativos y edu-

cativos, constituye una herramienta de resistencia, preservacion y revitalizacién cultural. Se busca
abrir ese horizonte formativo y cultural, motivando este tipo de analisis y propuestas no solo al
contexto de la comunidad de Hueyapan, sino a otros espacios. La cultura indigena, aunque espe-
cifica a sus contextos, es la base identitaria de la nacion, donde la lengua materna es el canal
primordial para transmitir y visibilizar la riqueza indigena, al tiempo de revitalizarla y fortalecerla.

5

o ubhwN

®©

10.
1.

13.
14.

16.
17.

18.

19.
20.

21.

Referencias

Barthes, R. (1986). Image, music, text. Hill and Wang.

Bertaux, D. (1993). Making life: Biographies and collective creation. Sage Publications.

Bisquerra, R. (2019). Metodologia de la investigacion educativa (6.2 ed.). Editorial Sintesis.

Canclini, N. G. (1995). Consumidores y ciudadanos: conflictos multiculturales de la globalizacién. Grjalbo.
Haboud, M. (2019). Documentacién activa de las lenguas indigenas. Ponencia presentada en la V Semana
de la Diversidad Lingiiistica, Universidad de Costa Rica.

Hammersley, M. & Atkinson, P. (1994). ;Qué es la etnografia? En Etnografia: Métodos de investigacion
(pp- 15-36). Paidés.

Hall, S. (1996). Cultural identity and diaspora. En P. Mongia (Ed.), Contemporary postcolonial theory (pp.
110-121). Arnold.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books.

Ledn-Portilla, M. (2004). Cuando muere una lengua. Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas.

Lévinas, E. (2000). Totalidad e infinito: Ensayo sobre la exterioridad (22 ed.). Sigueme.

McBride, S. (1980). Un solo mundo, voces mdltiples: Comunicacion e informacién en nuestro tiempo
(Informe de la Comision Internacional para el Estudio de los Problemas de la Comunicacién). Fondo de
Cultura Econémica — UNESCO.

. ONU. (2015). Transformar nuestro mundo: la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible. Naciones Uni-

das. https://sdgs.un.org/goals

Pink, S. (2013). Doing visual ethnography (32 ed.). Sage Publications.

Quirds, 1. (2019). Importancia de documentar las tradiciones indigenas. Ponencia en la V Semana de la
Diversidad Lingiiistica, Universidad de Costa Rica.

. Ramirez, M. E. (2007). Comunicacion oral y flujo de informaciéon en comunidades indigenas: el caso

tepehua (Tesis de licenciatura). Escuela Nacional de Biblioteconomia y Archivonomia, UNAM.

Sen, A. (2006). Identidad y violencia: la ilusion del destino. Katz Editores.

Secretaria de Educacion Publica (SEP). (2022). Nueva Escuela Mexicana: Pilar de la transformacion edu-
cativa. Gobierno de México. https://www.gob.mx/sep/acciones-y-programas/nueva-escuela-mexicana
Taylor, S. )., & Bogdan, R. (1996). Introduccidén a los métodos cualitativos de investigacion: La blsqueda
de significados. Paidos.

UNESCO. (1984). La educacién y los medios de comunicacién de masas. UNESCO.

UPN (Universidad Pedagégica Nacional). (2004). Nuevos paradigmas en la comunicaciéon educativa.
UPN.

Valles, M. (2000). Curso de metodologia de la investigacion cualitativa. Ediciones de la Torre.



